
 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

1 

  

1  febbraio  2026 

 

IV DOMENICA  

DEL  

TEMPO ORDINARIO 
 

 

Anno A 

 
Sofonia      2,  3; 3, 12-13 

 

Salmo     145 

 

1Corinzi   1,26-31 

 

Matteo      5,  1-12a 

  
 

 
1 In quel tempo, vedendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si 

avvicinarono a lui i suoi discepoli. 
2 Si mise a parlare e insegnava loro dicendo: 

3 "Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli. 
4   Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati. 
5   Beati i miti, perché avranno in eredità la terra. 
6   Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati. 
7   Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. 
8   Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio. 
9    Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio.  

10  Beati i perseguitati  per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli. 
11  Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno                  
       ogni sorta di male contro di voi per causa mia. 
12 Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli”.    

Così infatti perseguitarono i profeti che furono prima di voi.  

 

È questo l’inizio del primo dei cinque lunghi discorsi sul regno con i quali 

Matteo, nel suo vangelo, articola l’insegnamento di Gesù: 

1° Discorso della montagna        5,1  -   7,28; 

2° Discorso sulla missione         9,36 - 11,1; 

3° Discorso parabolico            13,1   -  53; 

4° Discorso sulla comunità      18,1   - 19,1; 

5° Discorso sugli ultimi tempi 24,1   - 26,1. 
 

1 ivdw.n de. tou.j o;clouj avne,bh eivj to. o;roj( kai. kaqi,santoj auvtou/ prosh/lqan 
auvtw/| oi` maqhtai. auvtou/\ 

lett. Avendo visto allora le folle salì sulla montagna ed essendosi seduto lui 

vennero a lui i discepoli di lui; 
CEI Vedendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a 

lui i suoi discepoli. 
 

Menzionando “il monte”, con l’articolo determinativo ma senza precisi 

riferimenti topografici, l’evangelista non intende indicare una località geografica, bensì 

uno spazio teologico, dal ricco contenuto simbolico, come già si è visto per l’episodio 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

2 

delle tentazioni (4,8). Questo monte sul quale Gesù sale richiama il Sinai dove Dio 

stipulò con il popolo l’Alleanza attraverso Mosè (Es 19,20) e sarà “il monte” dove sarà 

possibile vedere Gesù risuscitato (28,16). 

Salendo sul monte Gesù non si allontana dalle folle (Mt 4,25), ma le attira 

nell’ambito della sfera divina. L’azione di Gesù di sedersi allude all’intronizzazione 

ed autorità del Messia chiamato a sedersi alla destra di Dio (Mt 22,44). 

Per la prima volta appaiono in Matteo i “discepoli”, termine col quale si indica 

la condizione di apprendimento al seguito di un maestro e qui non viene applicato solo 

ai primi quattro chiamati (Mt 4,18-22) ma esteso a tutti quelli che accoglieranno Gesù 

e il suo messaggio. 
 

2 kai. avnoi,xaj to. sto,ma auvtou/ evdi,dasken auvtou.j le,gwn\ 
 e, avendo aperto la bocca di lui, insegnava loro dicendo:  
 Si mise a parlare e insegnava loro dicendo: 

 

Con questa ridondante espressione (lett. “e avendo aperto la bocca di lui”), 

Matteo allude alla risposta di Gesù al tentatore nel deserto: “non di solo pane vivrà 

l’uomo, ma di ogni parola che esce dalla bocca di Dio” (Mt 4,4) e alla sapienza divina: 

“Ella [la sapienza] lo innalzerà sopra i suoi compagni e gli farà aprir bocca in mezzo 

all’assemblea” (Sir 15,5; cfr. 51,25), identificando nella persona di Gesù la parola di 

Dio e la sua sapienza. 

LE    BEATITUDINI 
 

L’evangelista presenta l’insegnamento di Gesù formulandolo in 8 beatitudini 

composte, nell’originale greco, da 72 parole. I numeri sono significativi: 8 è la cifra 

della risurrezione (Mt 28,1), e 72 il numero delle nazioni straniere – pagane –                

(Lc 10,1). L’intento dell’evangelista è evidente. Mentre la Legge era un’alleanza 

ritenuta “esclusiva” tra Dio e Israele (Dt 5,1) la cui osservanza avrebbe consentito 

lunga e definitiva (dal II sec. a.C. circa) vita: “Abbiate cura di mettere in pratica tutti 

i comandi che oggi vi do perché viviate”(Dt 8,1), le beatitudini sono l’alleanza per tutta 

l’umanità e consentono di entrare nella vita definitiva insieme con il  Figlio 

dell’uomo. (Gesù conviene che anche la Legge antica era aperta alla vita definitiva, 

ratificando così ciò che si era evidenziato almeno dal II sec. a.C.; cfr. Mc 10,17.19-20; 

Mt 19,16-17; Lc 18,18-30). 

Questa nuova alleanza viene formulata dall’evangelista sullo schema dell’antica. 

Infatti come il Decalogo si apre con l’affermazione dell’unicità di Dio (Io sono il 

Signore tuo Dio. Non avrai altri dei di fronte a me – Dt 5,6-7), le beatitudini 

cominciano con la scelta del Padre quale unico Dio, espressa nella prima beatitudine 

dove la scelta volontaria per la povertà porta in sé il rifiuto della ricchezza (Mt 13,22). 

Nella prima tavola del Decalogo sono enumerati tre comandamenti concernenti 

gli obblighi verso Dio (cfr. Dt 5,8-15) e nella seconda i sette doveri riguardanti il 

prossimo (cfr. Dt 5,16-21). L’evangelista sostituisce gli obblighi verso Dio con tre 

beatitudini nelle quali si presenta la positiva azione del Dio-con-noi (Mt 1,23) nei 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

3 

confronti dell’umanità. Poi in corrispondenza della seconda tavola del Decalogo 

l’evangelista presenta le situazioni e i bisogni della comunità. 

Al termine del Decalogo Dio assicura che la fedeltà al suo patto sarà garanzia 

della sua protezione e conseguentemente di felicità da parte del popolo: “Abbiate cura 

perciò di fare come il Signore, vostro Dio, vi ha comandato. … perchè viviate e siate 

felici e rimaniate a lungo nella terra di cui avrete il possesso” (Dt 5,32-33). 

Ugualmente Matteo chiude le beatitudini con l’assicurazione che la fedeltà a 

Gesù e al suo messaggio sarà garanzia della protezione del Padre pure nella 

persecuzione: “Rallegratevi ed esultate…” (Mt 5,11-12). 

 
3 Maka,rioi oì ptwcoi. tw/| pneu,mati( o[ti auvtw/n evstin h` basilei,a tw/n ouvranw/nÅ 
 Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli; 
 "Beati i poveri in spirito,  perché di essi è il regno dei cieli. 

 

Nella lingua greca l’aggettivo “beato” (=maka,rioj=makários) usato 

inizialmente per sottolineare la felice condizione degli dei, passò poi a designare lo 

stato degli uomini che nell’aldilà sarebbe stato simile a quello delle loro divinità. 

Nella Bibbia il termine “beato” (cfr. anche Ap 1,3; 14,13; 16,15; 19,9; 20,6; 

22,7; 22,14) viene messo in relazione con tutto quel che si riteneva rendesse l’uomo 

felice: lunga vita, ricchezza, figli, ecc… 

Non vengono proclamati beati quelli che la società ha reso poveri, ma i poveri 

per lo spirito, termine che indica una forza interiore dell’uomo che lo spinge a scegliere 

volontariamente una condizione di vita (povertà). 

Gesù non si rivolge a un singolo ma ad una pluralità di individui (“i poveri”, “di 

essi”). La beatitudine non è un invito ad un’ascetica povertà individuale, ma 

comunitaria per trasformare radicalmente la società e permettere così l’avvento del 

Regno. Gesù invita tutti i suoi discepoli a farsi volontariamente poveri perché nessuno 

più si senta povero. Il progetto-obiettivo di Gesù è la costruzione del Regno a 

partire dall’aldiquà come inizio di beatitudine. 

Mentre l’invito viene rivolto a tutti gli uomini (“Beati i poveri”) il pronome 

(usato in posizione enfatica) è selettivo (“questi” “ essi”). L’uso del presente (“di essi 

è il regno dei cieli”) manifesta una realtà che è già in atto e non rimanda ad una 

promessa futura; è una realtà di cielo iniziata in terra! 

Per costoro il “regno dei cieli” diventa realtà nel momento in cui entrano nella 

condizione di poveri, e unicamente su costoro il Padre può esercitare la sua “regalità”: 

a chi si fa responsabile del benessere del proprio fratello, Gesù garantisce che il 

Padre stesso si farà carico della sua felicità (Mt 6,33; 25,34-40). 

Con questa beatitudine Gesù non solo non idealizza la povertà, ma chiede ai suoi 

discepoli una scelta coraggiosa che consenta di eliminare le cause che la provocano. 

La decisione volontaria di entrare nella condizione di poveri, viene presentata 

dall’evangelista come beatitudine principale e condizione per l’esistenza di tutte le 

altre. 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

4 

Le sette beatitudini che seguono non sono che la presentazione delle situazioni 

(5,4-6) e delle conseguenze (5,7-10) positive della scelta per la povertà per la 

costruzione del Regno. 
 

4 maka,rioi oì penqou/ntej( o[ti auvtoi. paraklhqh,sontaiÅ 
 beati gli afflitti /oppressi, perché essi (questi) saranno consolati; 
 Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati. 

 

Primi beneficiari di un atteggiamento che permette l’azione del Padre 

sull’umanità sono gli “oppressi”. Con questo termine venivano indicati quanti erano 

afflitti da un dolore così forte da dover essere espresso visibilmente attraverso lamenti 

e gesti quali il pianto, cospargersi di cenere e stracciarsi le vesti (Gen 37,34; Dt 34,8). 

Attraverso la citazione del profeta Isaia 61,2 l’evangelista collega la beatitudine 

all’azione del Messia che verrà proprio “per consolare tutti gli afflitti” (Is 61,2c). Nella 

promessa di liberazione annunciata da Isaia viene assicurata la fine della dominazione 

pagana e dell’ingiustizia praticata dai capi del popolo, che schiacciano e sfruttano i più 

deboli. 

Nella beatitudine viene omesso il riferimento storico-geografico presente nel 

profeta (“gli afflitti di Sion” Is 61,3), per svincolare la promessa di liberazione 

circoscritta a Israele, ed estenderla alle vittime di ogni oppressione politico-economica 

dell’umanità intera. 

La “consolazione” indica un’azione che non si limita al conforto ma tende ad 

annullare le cause della sofferenza e ricreare le precedenti condizioni di benessere: 

“Consolate, consolate il mio popolo dice il vostro Dio… è finita la sua schiavitù”         

(Is 40,1.2; cfr. 27,7-9; Lv 26,40-43). 

Gesù dichiara “beati gli afflitti/oppressi” non perché “oppressi”, ma perché la 

loro oppressione terminerà, e li assicura che saranno oggetto di un’efficace azione 

liberatrice da parte di Dio, che annullerà la loro sofferenza sopprimendo la causa che 

la provocava (“perché questi saranno consolati”). Sarà questa liberazione che farà loro 

sperimentare uno stato di grande felicità (“beati”). 

Affinché i positivi effetti sull’umanità del “regno dei cieli” diventino realtà, è 

necessaria la scelta da parte dei credenti della prima beatitudine. 

Infatti la liberazione che Gesù promette agli oppressi rimane condizionata dalla 

rinuncia ad ogni forma di accaparramento dei beni da parte dei “poveri-beati” per 

l’eliminazione di ogni forma di oppressione economica nella società, condizione 

basilare perché cessi anche quella politica. 
 

5 maka,rioi oi` praei/j( o[ti auvtoi. klhronomh,sousin th.n gh/nÅ 
 beati i miti (diseredati), perché essi (questi) erediteranno la terra; 
 Beati i miti, perché avranno in eredità la terra. 

 

Nel contesto delle prime quattro beatitudini (vv. 3-6), l’evangelista assicura a 

quanti vivono situazioni negative l’eliminazione della causa di sofferenza e il 

trasferimento in una condizione completamente positiva. Così a quelli che decidono di 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

5 

vivere poveri, viene assicurato il Regno (v.3); a quanti sono oppressi, la fine 

dell’oppressione (v.4); agli affamati e assetati, la piena sazietà (v.6). 

L’unica beatitudine a non aver una sua logica sarebbe la promessa di “terra” ai 

“miti”. Infatti l’abituale traduzione del termine greco (oi` praei/j=hoi praêis), usato da 

Matteo, con “miti” rende difficile comprendere la contrapposizione positiva della 

seconda parte della beatitudine: “erediteranno la terra”. 

La difficoltà di comprensione di una “terra”, promessa quale eredità ai “miti”, 

ha portato ad una lettura spiritualeggiante della beatitudine, dove la terra da ereditare 

si trasformava nell’aldilà, e la mitezza veniva interpretata come docile sottomissione 

alle autorità. 

Per comprendere chi sono i miti ai quali è diretta la beatitudine, occorre 

esaminare la citazione del Salmo 37,11a contenuta nella beatitudine: “i miti/poveri, 

invece avranno in eredità la terra” e che si rifà alla storia di Israele. 

L’equa distribuzione della “terra promessa” (Bar 2,34) fra le dodici tribù di 

Israele (cfr. Nm 32; Gs capp.13-21) avrebbe dovuto realizzare il desiderio di Dio che 

nel suo popolo nessuno sarebbe stato bisognoso (Dt 8,8-10; 15,4). 

Ma in realtà molti rimasero esclusi da questa divisione per l’avidità dei potenti, 

e i più forti si impadronirono della porzione di terra dei più deboli: “sono avidi di campi 

e li usurpano, di case, e se le prendono. Così opprimono l’uomo e la sua casa, il 

proprietario e la sua eredità” (Mi 2,2; Is 5,8; Sal 94,5; 1Re 21). 

Nel Salmo 37 viene descritta la triste situazione di quanti sono stati spogliati di 

tutto e sono talmente schiacciati dalla violenza dei prepotenti da essere incapaci di far 

valere i propri diritti e di difendersi. 

In questo contrasto tra l’ingordigia dei proprietari terrieri e l’impotenza dei 

diseredati, la “mitezza” di questi ultimi non si riferisce al loro carattere 

(umiltà/mansuetudine) ma alla loro penosa condizione sociale di umiliati/sottomessi. 

A questi “miti” che spogliati di tutto vivono emarginati ed oppressi, il salmista 

promette che Dio restituirà “terra”, cioè il terreno che è stato loro espropriato. 

Secondo la cultura dell’epoca per la quale “Colui che non può dire sua una terra, 

non è uomo”, la restituzione della terra restituisce al diseredato la dignità perduta 

consentendo un’indipendenza economica tale da poter definitivamente uscire dalla 

condizione di diseredati e vivere tranquilli: “godranno di una grande pace”                    

(Sal 37,11b). 

La promessa di Gesù è concreta e immediata: grazie alla decisione dei 

“poveri/beati” di condividere generosamente tutto quello che hanno, i diseredati 

riceveranno in dono gratuito la “terra”, cioè ritroveranno la dignità perduta assicurando 

a quanti sono stati vittime dell’ingordigia dei potenti un benessere ed una dignità mai 

conosciuti; “beati” nei quali si potrà riconoscere il compimento delle promesse di Dio 

(Dt 28,11). 

 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

6 

6 maka,rioi oi` peinw/ntej kai. diyw/ntej th.n dikaiosu,nhn( o[ti auvtoi. 
cortasqh,sontaiÅ 

 beati gli affamati e assetati della giustizia, perché essi (questi) saranno saziati; 
 Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati. 

 

In questa beatitudine l’uso dell’articolo determinativo rimanda a una “giustizia” 

già conosciuta dai destinatari delle beatitudini: sono le situazioni di sofferenza 

dell’umanità causate dall’ingiustizia ed espresse con le immagini degli oppressi e dei 

diseredati (vv. 4-5). 

L’assicurazione del ripristino di una piena situazione di giustizia viene formulata 

attraverso la soddisfazione di necessità fisiologiche fame e sete indispensabili per il 

mantenimento in vita dell’uomo (Am 8,11). 

Con l’immagine di fame e sete soddisfatte viene indicata la pienezza di vita alla 

quale sono chiamati i credenti nella realtà del “Regno di Dio” i cui effetti cominciano 

a manifestarsi con la scelta volontaria della povertà: “non avranno più fame, né 

avranno più sete, né li colpirà il sole né arsura di sorta” (Ap 7,16; cfr. Is 49,10). 

La pratica della “giustizia”, intesa come soccorso concreto da parte di Dio verso 

le categorie più deboli si concretizza nel dare “il pane agli affamati” (“[Dio] rende 

giustizia agli oppressi: dà il pane agli affamati” - Sal 146,7), mentre l’ingiustizia 

responsabile dell’esistenza di oppressi e diseredati, si manifesta nell’avidità di chi 

affama gli uomini per il proprio tornaconto. 

Per eliminare la radice di questa ingiustizia, Gesù chiede a tutta la comunità dei 

credenti di entrare nella categoria dei “poveri” (v.3) per permettere a Dio di esercitare, 

attraverso loro, la sua giustizia mediante la “consolazione degli oppressi” e il 

ristabilimento della piena dignità e libertà dei diseredati (4.5). 

Matteo adopera il verbo saziare (cortasqh,sontai=chortasthḗsontai da 

corta,zw=chortázō=saziare) solo tre volte nel suo vangelo: in questa beatitudine e nei 

due episodi dei pani e dei pesci (14,20; 15,37). 

Attraverso l’uso intenzionale del verbo “saziare” (anziché “nutrire”), 

l’evangelista non sottolinea soltanto che questi “affamati e assetati” verranno 

abbondantemente appagati da Dio, ma collegando la beatitudine con l’episodio della 

condivisione dei “cinque pani e due pesci” indica che solo nutrendo gli affamati si può 

saziare la propria fame e sete di giustizia. 

Gesù assicura che l’appagamento della fame e sete della giustizia non rimane a 

livello di intenzione ma diventa operativo nella condivisione dei beni che annulla gli 

effetti dell’ingiustizia: “tutti mangiarono e furono saziati” (14,20; 15,37). 

 

* * * 

 
Dopo aver presentato i positivi effetti del “regno dei cieli” sull’umanità             

(vv. 4-6), l’evangelista elenca in tre beatitudini (vv. 7-9) gli aspetti visibili, nella 

comunità, della scelta della povertà e la conseguente risposta da parte di Dio. 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

7 

7 maka,rioi oì evleh,monej( o[ti auvtoi. evlehqh,sontaiÅ 
 beati i misericordiosi, perché essi (questi) otterranno misericordia; 
 Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. 

 

Nella Bibbia la “misericordia” non viene intesa tanto come sentimento, ma come 

concreto soccorso con il quale viene aiutato chi si trova in difficoltà. Quasi sempre 

attribuita a Dio la misericordia è la caratteristica che lo rende riconoscibile ed esprime 

l’azione completa con la quale il Signore recupera il popolo infedele e lo aiuta a tornare 

entro i termini dell’Alleanza (Sof 3,17). 

La scelta dell’aggettivo “misericordioso” indica che l’evangelista non si riferisce 

al carattere compassionevole della persona ma ad un’attività abituale e permanente 

che la rende riconoscibile come tale. 

I “misericordiosi” sono coloro che avendo accolto la prima beatitudine sono 

sempre disponibili ad aiutare quanti sono in difficoltà, ad uscire dallo stato nel quale si 

trovano. 

L’azione del misericordioso non è dall’alto verso il basso, non è l’azione del 

ricco che aiuta il povero (beneficenza) o del forte che soccorre il debole, ma di colui 

che “debole per i deboli” (1Cor 9,22) si fa solidale con chiunque si trova in difficoltà, 

e piange “ con quelli che sono nel pianto” (Rm 12,15). 

Il comportamento dei misericordiosi è reso possibile dall’accoglienza della 

prima beatitudine. 

Solo quanti si fanno ultimi possono stare dalla parte degli ultimi e solo costoro, 

con la loro attività, consentono al Signore di mostrarsi pienamente Padre nella loro vita 

perché, in sintonia con il suo stesso amore, sono gli unici capaci di recepirlo. 

 
8 maka,rioi oì kaqaroi. th/| kardi,a|( o[ti auvtoi. to.n qeo.n o;yontaiÅ 
 beati i puri di cuore, perché essi (questi) Dio percepiranno; 
 Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio. 

 

Anche questa beatitudine dipende dalla prima: come la scelta della povertà 

scaturisce dall’interno dell’uomo per un atto di volontà (per lo “spirito”), ugualmente 

la “purezza” nasce dalla parte più intima della persona, dalla sua coscienza (dal 

“cuore”). Infatti con il termine cuore nella cultura ebraica si indica la parte interiore 

dell’uomo, sede del pensiero, della volontà (spesso tradotto con “mente” come 

leggiamo in Dt 29,3; 1Re 5,9). 

La rinuncia dei “poveri-beati” ad ogni forma di ambizione li conduce a una 

permanente trasparenza di vita che si esprime nella sincerità del rapporto con gli altri 

(v. Mt 5,37). La fedeltà a questo comportamento dona loro la possibilità di una continua 

percezione della presenza divina. 

Essendo il “Dio invisibile” (Col 1,15) l’oggetto della visione, Matteo non 

adopera un verbo che indica una “visione” materiale (ble,pw=blépō), ma il verbo  

(o;yontai=ópsontai da òra,w=horáō) che indica una “percezione” dell’intimo della 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

8 

persona, e che viene adoperato per le realtà provenienti dalla sfera divina, come la 

trasfigurazione (17,3) e la risurrezione (28,17). 

Questa capacità di vedere non dipende dalla vista ma dalla fede scaturita dalla 

purezza interiore. 

È la trasparenza di condotta nei confronti degli uomini quel che permette di 

percepire la presenza del “Dio-con-noi” (Mt 1,23). 

Nel vangelo di Giovanni si trova chiaramente espresso l’esempio di una 

differenza tra due verbi in quella espressione di Gesù che se non viene ben tradotta 

rischia di apparire enigmatica: “Un poco e non mi vedrete più (qewrei/te=theōrêite); 
un poco ancora e mi percepirete (trad. lett.)  (o;yesqe, me = ópsesthé me” Gv 16,16). 

L’evangelista adopera due distinti verbi che in italiano vengono sempre tradotti 

con “vedere”: il primo indica la vista fisica, con gli occhi; il secondo si usa per indicare 

la visione di qualcuno o qualcosa appartenente alla sfera divina. Quindi Gesù sta 

parlando della sua morte ormai imminente, quando smetteranno di vederLo fisicamente 

e della sua presenza da risorto, quando verrà percepito in maniera diversa. 

Lo stesso verbo òra,w=horáō viene adoperato da Giovanni per la risurrezione di 

Lazzaro, la cui esperienza viene condizionata dalla fede della sorella: “se 

crederai...vedrai (percepirai)” (Gv 11,40). La resurrezione di Lazzaro può essere 

“vista” solo da quanti avranno “creduto” perchè non è un avvenimento di natura fisica 

ma di realtà-verità teologica. Non riguarda la cronaca ma la fede. 

La visione di Dio non è un premio riservato al futuro, ma una costante, 

quotidiana esperienza nel presente. In questa beatitudine l’evangelista allude al Salmo 

24,3-4 l’unico passo della scrittura dove si trova l’espressione “cuore puro”. Il salmo 

che veniva cantato entrando nel Tempio di Gerusalemme, enuncia gli atteggiamenti 

richiesti per l’ammissione alla presenza del Signore e condiziona la visione di Dio alla 

necessità del “cuore puro”. 

Mentre il salmista elenca la purezza di cuore come uno dei tanti requisiti 

necessari per partecipare al culto dentro il tempio, per l’evangelista l’attitudine dei 

“puri di cuore” permette immediatamente la visione di Dio. Non più condizionata da 

tempi e spazi sacri, l’aspirazione dell’uomo di poter vedere Dio diventa quotidiana 

realtà nell’esistenza dei “puri di cuore”. Quello che nella cultura dell’epoca era 

esclusivo privilegio degli angeli viene esteso a tutti i credenti, non come premio 

riservato in un lontano futuro, ma come costante, quotidiana esperienza. 

L’atteggiamento dei misericordiosi e dei puri di cuore viene riassunto e 

riformulato nella beatitudine seguente. 
 

9 maka,rioi oi` eivrhnopoioi,( o[ti auvtoi. uìoi. qeou/ klhqh,sontaiÅ 
 beati i facitori/costruttori di pace, perché essi (questi) figli di Dio saranno 

chiamati; 
 Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio. 

 

L’espressione “operatori di pace” lett. “costruttori di pace” (solo qui nel NT), 

significa “artefice di pace”, “pacificatore”.  

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

9 

Il termine ebraico “shalòm”, pace designa tutto quel che contribuisce a rendere 

felice l’esistenza della persona. L’impegno dei costruttori di pace risponde al progetto 

di Dio sull’umanità e manifesta la sua volontà verso tutti gli uomini (“…Dio vi ha 

chiamati a stare in pace!” 1Cor 7,15b). L’attività che favorisce questa felicità è 

strettamente legata al concetto di giustizia, e nasce dall’opzione contro l’accumulo dei 

beni e il potere, espressa con l’accettazione della prima beatitudine. 

L’impiego del termine “pacificatori” indica che la beatitudine non riguarda il 

carattere di quanti tendono ad evitare ogni situazione di conflitto (i “pacifici”), ma 

l’attività di quanti abitualmente lavorano per favorire situazioni di pace. I costruttori 

di pace per la felicità altrui sono disposti a perdere la propria pace. La loro attività non 

sarà indolore ma attirerà l’ostilità di quanti si vedono smascherati dal rifiuto che i 

costruttori di pace oppongono ad ogni forma di potere e di ricchezza (Sap 2,12-15). Per 

questo poi Gesù affermerà di non essere venuto a portare la pace ma la spada                

(Mt 10,34). 

Il concetto di figlio di Dio ha due significati: 

 da parte dell’uomo implica somiglianza a Dio e 

 da parte di Dio protezione al figlio. 

“Figlio” nel mondo semitico è colui che mediante la propria condotta prolunga 

quella del padre (Sir 30,4; Gv 5,19). 

Quanti si adoperano per la pace degli uomini somigliano al Padre perché 

collaborano al progetto di Dio sull’umanità, che consiste nel permettere ad ogni uomo 

di raggiungere una condizione di piena felicità: “Dio vi ha chiamati a stare in pace”         

(1Cor 7,15b). 

Dio li può “chiamare/riconoscere” figli suoi in quanto come Lui trovano la 

propria gioia nel rendere felice l’uomo (Dt 30,9). Questi imitatori dell’azione del Padre 

vengono chiamati “figli di Dio” (titolo applicato al popolo di Israele, ai re e ai giusti – 

2Sam 7,14; Sal 89,30), cioè viene ad essi assicurata la protezione di Dio (“se il giusto 

infatti è figlio di Dio, egli verrà in suo aiuto” Sap 2,18; cfr. anche Os 11,1 e Sap 5,5) 

nelle inevitabili sofferenze che l’attività a favore del bene degli uomini comporterà e 

che sarà oggetto dell’ultima beatitudine. 
 

10 maka,rioi oì dediwgme,noi e[neken dikaiosu,nhj( o[ti auvtw/n evstin h̀ basilei,a 
tw/n ouvranw/nÅ 

 beati i perseguitati a causa di giustizia, perché di essi è il regno dei cieli. 
 Beati i perseguitati  per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli. 

 

L’assenza dell’articolo davanti al termine giustizia non consente di collegare 

quest’ultima alla beatitudine degli “affamati ed assetati della giustizia” (Mt 5,6a) che 

riguarda una promessa futura che deve ancora realizzarsi (“saranno saziati” v.6b). 

L’impiego del presente (“di essi è il regno dei cieli” cfr. 5,3b) indica che questa 

“giustizia” è già visibile (“a causa”), ed è il motivo di una persecuzione già in atto. 

Nel linguaggio biblico, con il termine “giustizia” s’intende la “fedeltà”, sia da 

parte di Dio verso gli uomini, che da parte di questi verso le leggi del Signore; come 

appare chiaramente in Matteo dove nella maggior parte delle volte che appare il 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

10 

vocabolo “dikaiosu,nhj, dikaiosu,nhn, dikaiosu,nh=dikaiosiúnē=giustizia” si tratta di 

fedeltà alla volontà di Dio. 

Il verbo “perseguitare” viene adoperato nell’AT per la persecuzione causata 

dalla fedeltà del giusto ai voleri di Dio, e questo è il significato che si ritrova nel 

vangelo di Matteo e prevalentemente nel NT. 

La “giustizia”, che scatena la persecuzione, è la fedeltà alle beatitudini e in 

particolare alla prima, la scelta della povertà, con la quale si accoglie Gesù e il suo 

messaggio e si permette al Regno di diventare realtà. 

Mediante la ripetizione, in quest’ultima beatitudine, della stessa motivazione 

della beatitudine della povertà (“perché di essi è il regno dei cieli” v.3), Matteo 

sottolinea la stretta relazione esistente tra i “poveri per lo spirito” e i “perseguitati per 

la loro fedeltà”, dimostrando che si tratta di una sola categoria di persone: i “poveri-

perseguitati” ai quali viene assicurata la protezione del Padre. 

La persecuzione è la conseguenza inevitabile della scelta compiuta dai    “poveri-

beati”: mentre i potenti per mantenere la propria agiatezza sono capaci di togliere la 

vita all’uomo, i seguaci di Gesù, per assicurare il benessere dell’uomo, non esitano a 

mettere a rischio la propria esistenza: “vi mando come pecore in mezzo a lupi” (10,16). 

Collegando l’ultima beatitudine alla prima, l’evangelista invita i poveri per lo 

spirito a mantenersi fedeli alla scelta fatta, nonostante la persecuzione che l’opzione 

per la povertà può comportare. 

Al gruppo dei “poveri-perseguitati”, Matteo assicura che, nonostante le 

apparenze, i persecutori non vinceranno mai, perché tra costoro e i perseguitati, Dio si 

pone dalla parte di questi ultimi (10,28). A costoro Dio non promette una consolante 

ricompensa futura, ma fa sperimentare la sua protezione nel presente (“beati”). 

* * * 
Con il cambio del soggetto dalla terza persona “beati i …”(Mt 5,3-10), alla 

seconda “beati voi …”(Mt 5,11-12) l’evangelista chiude la serie delle beatitudini 

rivolte a tutti, discepoli e folla (Mt 5,3-10), e si rivolge unicamente ai suoi discepoli, 

che hanno già compiuto la scelta di seguirlo (4,18-22) e il cui ruolo viene da Gesù 

equiparato a quello dei profeti (Mt 5,11-12). 

 
11 maka,rioi, evste o[tan ovneidi,swsin u`ma/j kai. diw,xwsin kai. ei;pwsin pa/n ponhro.n 

kaqV ùmw/n Îyeudo,menoiÐ e[neken evmou/Å 
 Beati siete quando ingiuriano voi e perseguitano e dicono ogni male contro di 

voi mentendo a causa di me. 
 Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno 

ogni sorta di male contro di voi per causa mia. 
 

Gesù anticipa il tema della persecuzione che verrà ampiamente trattato al 

momento di inviare i suoi discepoli in missione (Mt 10,1-42). 

Per ora Gesù li avverte che l’adesione a Lui e al suo messaggio non solo non 

comporterà riconoscimenti da parte della istituzione religiosa e della società, ma 

persecuzione e calunnia. 
 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

11 

12 cai,rete kai. avgallia/sqe( o[ti ò misqo.j u`mw/n polu.j evn toi/j ouvranoi/j\ ou[twj 
ga.r evdi,wxan tou.j profh,taj tou.j pro. ùmw/nÅ 

 Rallegratevi ed esultate, perché il salario di voi (è) grande nei cieli. Così infatti 

perseguitarono i profeti, quelli prima di voi. 
 Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli. 

Così infatti perseguitarono i profeti che furono prima di voi. 
 

Quando Gesù risuscitato incontra Maria di Magdala e l’altra Maria, la prima e 

definitiva parola che rivolge loro è “rallegratevi” (Mt 28,9; cfr. anche Lc 1,28: 

“Rallégrati, piena di grazia”), la stessa espressa in questa beatitudine. Con questo 

richiamo l’evangelista vuole indicare che la ricompensa nei cieli, ora promessa, è una 

vita, capace di superare la morte, che è già visibile in Gesù risuscitato per tutti quelli 

che si sono impegnati, anche a prezzo della vita, per la costruzione del Regno, a partire 

dall’aldiquà. 

Per questo la capacità dei persecutori di far del male ai “poveri-perseguitati” non 

supererà mai la bontà del Padre che trasforma le situazioni di sofferenza in motivo di 

bene: “…tutto concorre al bene per quelli che amano Dio… se Dio è per noi chi sarà 

contro di noi?” (Rm 8,28.31; cfr. anche 1Pt 4,13-14). 

La storia di Israele è costellata dal continuo rifiuto opposto ai profeti inviati da 

Dio (cfr. Mt 13,57). 

Ugualmente la fedeltà a Gesù e al suo messaggio verrà considerata eresia dalla 

istituzione religiosa, che scatenerà la persecuzione mortale: “Perciò ecco, io mando a 

voi profeti, sapienti e scribi: di questi, alcuni li ucciderete e crocifiggerete, altri li 

flagellerete nelle vostre sinagoghe e li perseguiterete di città in città; ” (Mt 23,34). 
 

 

 
 

 

 

 

Riflessioni… 
 

 Sul monte per annunciare il compimento della Legge e inaugurare una vita Beata 

per tutti, a cominciare dall’aldiquà: così tutti ora risorgono a vita nuova. 

 

 Si rallegri l’uomo perché oggi prende inizio una storia nuova, inaugurata da Dio 

e proseguita dagli uomini su sentieri tracciati e dipinti con mano divina. 

 

 Il sentiero da Gubbio ad Assisi calpestato da Francesco e dai ricercatori di un 

amore autentico, senza riserve, incontaminato. Sentieri segnati da sangue e 

desideri di libertà, per ritrovare pace ad ogni popolo, e rendere vivibili e fertili 

acque che accomunano storie e culture. 

 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

12 

 Vie affastellate di mine esplosive e di agguati di guerra provocanti dolore e 

morte, saranno liberate da donne e uomini miti, anche se lacrimanti e affannati, 

proclamando e inaugurando la pace. 

 

 Per cuori inappagati perché sempre desiderosi di giustizia e operatori di 

uguaglianze e di garanzie di diritti per tutti, c’è l’annuncio di presenze di mani 

che distribuiscono pane di amore e acque non inquinate. 

 

 E finalmente un Dio di misericordia proclama tempi di complicità con l’uomo 

debole, bisognoso di comprensione, di perdono, di sentimenti divini, come di un 

Padre che si fa misero con i miseri, pietoso con chi cerca pietà. 

 

 E l’uomo puro da condizionamenti, da pregiudizi, da false concezioni di Dio, lo 

comincia a vedere, percepire, sperimentare come Padre, come compagno di vita, 

che percorre con lui la strada della vita fino alla fine, guardandosi negli occhi 

per tutto il percorso, scoprendosi simile, figlio con il medesimo volto. 

 

 E tutti costoro sono i figli di Dio. 

 

 Beato chi in questa Parola crede, ad essa si affida, su di essa punta per iniziare 

l’avventura di una vita autentica. Beati coloro che fanno proprio questo progetto 

di vita per inaugurare Terra nuova e Cieli nuovi. 
 

 

 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/

